Alkemistinen katekismus 1/2

Sauli Siekkinen

1. elohopea

Merkurius on aurinkokunnan pienin planeetta ja sijaitsee ldhinnd aurinkoa. Sen
kiertoaika auringon ympaéri on vain 88 paivad. Planeetta on saanut nimensa roo-
malaiselta jumalalta Merkuriukselta, joka Kreikassa tunnettiin nimelld Hermes.
Hermes oli jumalten nopeajalkainen sanansaattaja, joka kuvattiin siivet kanta-
paissd. Roomalainen Merkurius oli kaupankdynnin ja myds varkaiden suojelija.
Astrolgiassa planeetta merkurius hallitsee dlya ja symbolikieltd, joka on vilt-
taméttomyys kommunikoinnille. Seka puhe etti kirjoitus perustuu symboleil-
le. Ndhdessdan symbolin ihmiselld herdad mieli- tai muistikuva jostain asiasta.
Syntymaikartassa vahva merkurius takaa kirkkaan dlyn ja hyvét puheenlahjat.
Téllainen thminen oivaltaa nopeasti, mistd asioissa on kyse, ja pystyy puke-
maan hyvin sanoiksi sisdiset ajatuksensa. Merkurius hallitsee my6s ithmisen
hermostoa.

Merkuriuksen hallitsema metalli on elohopea ié, yksi alkemian kolmesta perus-
alkuaineesta rikin ja suolan ohella. Alkemiassa Merkurius on hermafrodiitti,
kaksisukuinen sisédltden myos Venuksen (Afroditeen) luonnon symbolissaan.
Siten alkemia tunnustaa kaksi elohopeaa, maskuliinisen ja feminiinisen. Femi-
niininen elohopea on kylmaéa ja kosteaa, se kantaa itsessddn kuun ominaisuuk-
sia viitaten kuuluontoon tai astraalisuuteen. Sen symbolissa on liitetty kuun
sirppi venuksen symbolin pdille. Maskuliininen elohopea eli punainen eloho-
pea ( Q) on limminti ja kuivaa heijastaen aurinkoluontoa. Siti kuvaamaan
kdytetddn oinaan, ensimmadisen tulen merkin symbolia liitettynd Venuksen sym-
boliin.

Saturnus symboloi karkeaa malmia ja ruumista. Alkemiassa elohopean ensim-
mainen eristiminen malmista tarkoittaa vield karkean, astraalisen tietoisuuden
irroittamista ruumiista. Tama tietoisuus on ithmisen kuuluonto ja siksi sitd sym-
boloi feminiininen kuun elohopea. Kun timi passiivinen elohopea sytytetdin
(rubedo) eli herdtetddn rikin eli tahtoluonnon avulla, se muuttuu aktiiviseksi
saaden ndin ensimmadisen kosketuksen kultaan eli aurinkoluontoon. Niin sii-

td tulee kahdesti syntynyt elohopea. Eirenaeus Philalethes sanoo teoksessaan
Introitus (Amsterdam 1667): “Elohopeassa oleva passiivinen rikki pitdé olla
aktiivinen ja toimiva. Taméan vuoksi ulkopuolelta tiytyy 10ytdd samankaltainen



eldminvoima, joka herattdd sen keskustassa olevan kétketyn ja kuolleelta nayt-
tavan elamanvoiman. Aktiivinen rikki on kéitketty Oinaan merkin keskustaan.”

Teos Chymica Vannus sanoo: “In cruce sub spheara venit sapientia vera” —
todellinen viisaus 16ytyy rististd kehén alta (). Tdmad liittyy Venuksen symbo-
liin, joka on paitsi eteerisen kaksoispuolen myos korkeamman mielen hallitsija.
Korkeammassa merkityksessd Venus on Vaa’an Venus vastakohtana alemmalle
Hérdn Venukselle. Alkemiassa aktiivinen elohopea on mahdollista eristda Ve-
nuksen malmista. Kun alkemisti yhdistdd kylmén Saturnuksen ja lampimén
Venuksen elohopean eli valkoisen kuun tinktuuran ja punaisen elohopean, hin
on ldhempédnd Viisasten Kiven mysteeria.

“In mercurio est quicquid quaerunt sapientes” — mitd viisaat etsivit, [0ytyy elo-
hopeasta.

2. rikki

Rikin merkki 4> koostuu tasapainoa symboloivasta rististi ja kolmiosta, joka
maskuliinisen, nousevan voiman ja tulen symboli. Sen ominaisuudet liittyvat
ldheisesti ensimmaiseen tulen merkkiin, Oinaaseen. Tama rikki herattdd eloho-
peassa aktiivisen tahtoluonnon ja niin tistd tulee aurinkoluonnon hallitsema.
Astrologiassa aktiivinen elohopea liittyy toiseen tulen merkkiin, Jousimieheen,
joka on itseilmaisun merkki.

Rikki on jaksollisen jarjestelman 16. alkuaine. Sen sulamispiste on melko al-
hainen, 115 astetta, ja sopivissa olosuhteissa se yhtyy happeen jopa ridjahdys-
maisesti. Tamén vuoksi rikkid on kaytetty rdjahdysaineissa kuten ruudissa.
Alkemiassa rikki on yksi perusalkuaineista, ja silla on tarked rooli kullan val-
mistusprosessissa. Paracelsuksen mukaan taivas ja maa on luotu tyhjyydesta
mutta koostuvat kolmesta perustekijistd, elohopeasta, rikista ja suolasta. Alke-
miassa rikki on maskuliininen tekijd, joka jarjestda ja hallitsee organisoimaton-
ta ainetta. Elohopea taas on ”elamin vesi”, astraalivalo, joka sisadltdd asioiden
’sielun”, sisdisen olemuksen. Nama kaksi, elohopea ja rikki, ja niiden edus-
tamat ominaisuudet on kahlittu tai pikemminkin kiinnitetty suolaan jolloin ne
sammuttavat toistensa aktiiviset ominaisuudet.

Elohopean ominaisuus on liikkuvuus, ja rikki taas edustaa sille vastakkaista
ominaisuutta, kiinteytta ja pysyvyyttd. Rikki antaa ilmennykselle pysyvyyden
silla tasolla, jolle se kuuluu. Se koaguloi ja kiinteyttda liikkuvan elohopean,
johon yhtyessdan rikki samalla omaksuu tdmén liikkuvan ominaisuuden. Tama



liitto on alkemistinen avioliitto, jossa kaksi vastakkaista tekijaa 1oytdavat harmo-
nian kumpikin luopumalla omasta ominaisuudestaan ja ottamalla jotain toiselta.
Siksi alkemistinen rikki ei ole puhdasta rikkid vaan se kantaa sisdllidn my0s
elohopeaa. Samoin elohopea sisédltda itsessddn inaktiivisen rikin.

Elohopea ja rikki ovat ldsni kaikissa maailmankaikkeuden muodoissa. Pa-
racelsuksen mukaan kaikki liikkuva maailmankaikkeudessa on elohopeaa.
Avicennan mukaan elohopea on kylmaa ja kosteaa, ja siitd Jumala on luonut
kaikki metallit. Alkemististen kirjoitusten mukaan elohopeaa on runsaammin,
tai pikemminkin sen ilmennys on selvempi. Se haihtuu kuitenkin pienestékin
lammosta ja on koko ajan liikkeessd, ellet se kiinnity omaan rikkiinsd. Jumala
Merkuriuksella on kaikki litkkeen symbolit: siivet kantapaissé, kypérassa seka
sauvassaan caduceuksessa. Hermeksen (Merkuriuksen) ja Afroditeen (Venuk-
sen) liittosta syntyy hermafrodiitti eli Rebis.

=== Rebis eli kaksoissuola koostuu

., clohopeasta ja rikistd yhdessd ruu-

AP ; miissa. Alkemisti hajottaa Suures-

. saTy0ssdan (Magnum Opus) re-
4" biksen kahteen alkutekijddnsa ja

puhdistaa kummatkin. Tdman jal-

@ kcen rikki palautetaan samaan

¢ clohopeaan, josta se alussa irroitet-
™ tiin. Lisdtddn uutta rikkid, joka

® antaa seokselle uuden vérin ja

& muodon, joilloin se saa joko hope-

& an tai kullan ominaisuudet jos tyo
4 on suoritettu oikein. Erotuksena

4 cnsimmidiselle rikille, joka oli

~ elohopeaan liittynyt rikki, tima

uusi rikki on kultaista rikkid, joskin sitd 10ytyy my0s muista metalleista. Basili-

us Valentinuksen sanoin: “Voit huomata, etti kultainen rikki 16ytyy niistd me-

talleista, jotka luetaan punaisiksi... auringon sielua (astrum solis) ei saada pel-

kastdan kullasta vaan voidaan muodostaa keinotekoisesti kuparista ja

terdksestd, kahdesta epakypsastd metallista, joissa miehisen ja naisellisen lailla

on punaiseksi virjdava ominaisuudet kuten kullassa.”

Alkemiassa punainen vari on liitetty rikkiin. Teos Turba Philosophorum sanoo:
“Mikéén ei ole kallisarvoisempaa kuin meren punainen hiekka. Se on kuun tii-
vistynyt kosteus, joka on yhdistynyt auringon séteisiin ja harmistynyt.”



3. suola

Kemiassa suola tarkoittaa usein samaa kuin ioniyhdiste. Ioniyhdiste on sdhkoi-
sesti neutraali yhdiste, vaikka se koostuu varaukseltaan positiivisista kationeis-
ta ja varaukseltaan negatiivisista anioneista. Suolassa kationi on usein jokin
metalli, anioni taas epdmetalli tai jokin yhdiste, jolla on negatiivinen varaus.
Suolat ovat yleensa hauraita, kiteisid aineita, joilla on korkea sulamispiste. Kor-
kea sulamispiste on seurausta ionien vélisestd voimakkaasta sihkdisestd veto-
voimasta. Vastakkaismerkkiset ionit vetdvit toisiaan puoleensa ja pitavat siten
yhdisteen kidehilan koossa. Suolan sulaessa tai liuetessa veteen ionit irtautuvat
kidehilasta ja paasevit litkkeelle, joten suolojen sulatteet johtavat sahkoa kuten
niiden vesiliuoksetkin. Arkikielenkdytossa suola tarkoittaa natriumkloridia eli
ruokasuolaa. Siind natrium on positiivinen kationi ja kloori negatiivinen anioni.

Vanhassa Testamentissa suola kuvaa Jumalan ja valitun kansan liittoa: "Mausta
suolalla jokainen ruokauhrilahjasi. Ali jiti suolaa pois, silld suola on Juma-
lan liitton merkki. Uhraa siis suolaa kaikkien uhrilahjojesi mukana.” (3. Moos.
2:13). Profeetta Elisa puhdisti Jerikon ldhteen suolalla eikd se endi sen jalkeen
tuottanut kuolemaa ja hedelmattomyytta (2. Kun. 2:19-22). Vuorisaarnassaan
Jeesus kutsuu opetuslapsia maan suolaksi: ”Te olette maan suola. Mutta jos
suola menettdd makunsa, milld se saadaan suolaiseksi? Ei1 se kelpaa enda mi-
hinkdén: se heitetddn menemaéin, ja ihmiset tallaavat sen jalkoihinsa.” (Matt.
5:13).

Suolan kuolettava vaikutus on myos tunnettu hyvin varhain. Kartagon kukistu-
misen jalkeen roomalaiset levittivit sen pelloille suolaa, jottei mikddn kasvaisi
endd sielld. Abimelek toimi samoin Sikemin hdvityksen jilkeen (Tuo. 9:45).
Lootin vaimo muuttui suolapatsaaksi kddntyessdan katsomaan Sodoman ja Go-
morran tuhoa. (1. Moos. 19:26).

Alkemiassa suola © on aineellisen ruumiin symboli ja edustaa materian hita-
utta ja pysyvyyttd. Se on syntynyt kahden vastakkaisen voiman vaikutuksesta,
jossa ndmd voimat sammuttavat toistensa aktiiviset ominaisuudet, nimittiin
elohopean ja rikin. Elohopea on “eldmén vesi”, astraalivalo, joka sisédltda asi-
oiden “’sielun”, sisdisen olemuksen. Rikki on elollisen olennon yksilollisen
voiman antava prinsiippi, joka on vanginnut ja organisoinut itseensd osan kos-
moksen energioita. Elohopea ja rikki ja niiden edustamat ominaisuudet ovat
kahlitut tai pikemminkin kiinnitetyt aineelliseen ruumiiseen. Alkemian tiede
(Ars Regis) voidaan ymmaértaad yksinkertaisesti prosessina, jossa ndma kaksi
ensin puhdistetaan eli erotetaan ruumiista ja toisistaan, kirkastetaan, ja seuraa-



vassa vaiheessa sulautetaan ruumiin osien planetaariset alkeisvoimat niihin.
Naiin seka elohopea ja rikki saavat takaisin taivaalliset ominaisuutensa kosmis-
ten alkukuviensa mukaisesti. Viimeisessd vaiheessa uusi ruumis kootaan ndiden
kirkastettujen ja eldvoitettyjen alkuaineiden uudesta liitosta. Erds alkemistien
tunnuslauseista ”Solve et Coagula” — liuota ja kiinteyta, kuvaa tata prosessia,
jossa ruumiin moninaiset osat eli alkemian metallit ensin liuotetaan universaa-
liin liuottimeen ja sitten palautetaan uudestisyntyneessd hahmossa. Teos Phi-
losophica pura vuodelta 1619 sanoo: ”Liuottaminen on ruumiin muuttamista
puhtaaksi hengeksi. Kiinteyttdminen on hengen muuttamista jilleen aineeksi,
kuten mestarin ohje sanoo: "Muuta ruumis hengeksi ja henki ruumiiksi. Hén,
joka on ymmartanyt tdmén, on saanut kaiken; hinelld, joka ei ymmarré, ei ole
mitain.””

Suolan passiivisuuden vastakohta alkemiassa on salpietari (D , joka edustaa
maskuliinista, dynaamista, yksilollisen voiman kithkeéda kahtiajakoa. Pystysuo-
ra halkaisija sen merkissa edustaa primitiivistd maskuliininista luovaa voimaa,
jonka symboli eldinradassa on oinaan merkki. Alkemistisissa teksteissa salpie-
tari nidhdain mydos rikille vastakkaisena voimana, jolloin rikki symboloi yksilon
ulkoista, 1tsekdstd himoluontoa. Ilman itsetietoisuutta timi himoluonto tuhoaa
lopulta itsensd seuratessaan ristiriitaisia houkutuksia. Osa alkemian tyotd on
rauhoittaa ja sovittaa yhteen rikin ja salpietarin voimat. Kun tdma tapahtuu,
ndma kaksi saavuttavat tasapainon uudessa ylevissa tilassa, joka aktivoi yksi-
10ssd metallisen rikin eli antaa kayttoon entistd suuremman voiman. Tamén
tasapainotilan symboli on verdigris, kuparin suola .

4. tuli

Tuli on yksi antiikin Kreikan neljadstd alkuaineesta. Sen ominaisuudet liittyvéit
energiaan, itsevarmuuteen ja intohimoon. Kreikkalaiset erottivat tulen tuhoavat
ominaisuudet (aidelon) sen hyodyllisistd. Tuhoava tuli liitettiin kuoleman juma-
la Hadekseen ja hyoddyllinen Hefaistokseen, jumalten seppdin. Mytologian
mukaan alkuun jumalat varjelivat tulen salaisuutta Olympoksella eivatki halun-
neet antaa sitd ihmiselle. Prometheus-niminen titaani varasti kuitenkin tulen
jumalilta ja toi sen ithmisille saksankuminan varressa. Kostaakseen Zeus pyysi
seppd Hefaistosta muovailemaan naisen, jolle kaikki jumalat antoivat positiivi-
sia ominaisuuksiaan. Athena opetti hdanet kutomaan ja vaatetti hanet, Afrodite
anto1 hanelle kauneutta, Hermes antoi hinelle kainon mutta petollisen mielen ja
opetti hinet valehtelemaan, sulottaret pukivat hdnet koruihin ja Horat kruunasi-
vat hdnet seppeleelld. Lopuksi Hermes antoi hinelle nimen Pandora, joka tar-
koittaa ’kaikilla lahjoilla siunattua”. Jumalat 1dhettivdt Pandoran lippaineen



Prometheuksen luo. Lippaan piti si-
saltdd jumalten lahja, kun siiné todel-
lisuudessa olivat kaikki maailman
vitsaukset. Prometheus, jonka nimi
tarkoittaa “etukiteen ajattelevaa”,
aavisti vaaraan eika nainut Pandoraa.
Hén oli myds varoittanut veljedin
Epimetheusta, jonka nimi tarkoittaa
’jalkikateen ajattelevaa”, mutta tima
el nimensa mukaisesti voinut vastus-
taa kiusausta ja nai Pandoran. Nidin
vitsaukset paddsiviat ihmiskunnan vai-
voiksi. Lopulta Zeus kytki Promethe-
uksen kallioon ja ldhetti kotkan joka
y0 raatelemaan hdanen maksaansa,
joka aina pdaivisin kasvoi entiselleen.
kahleet”. 1623 Prometheus pelastui lopulta koska tie-
si salaisuuden, joka tulisi tuhoamaan Zeuksen. Saatuaan tietdd salaisuuden
Zeus ldhetti poikansa Herakleksen surmaamaan kotkan ja vapauttamaan Pro-
metheuksen.

Dirck van Baruren: ”Vulkanus takoo Prometheuksen

Teoksessaan Timaeus Platon liittdd tulen tetraedriin, yksinkertaisimpaan Plato-
nin kappaleeseen, joka muodostuu neljistid kolmiosta. Tama Platonin mukaan
siksi ettd tulen polte on terivi ja pistdvi kuin pieni tetraedri A.

Raamatussa tuli liitetadn polttouhreihin (1. Moos. 8:20 Sitten Nooa rakensi
alttarin Herralle, otti kaikkia uhrikelpoisia karjaelaimia ja uhrikelpoisia lintu-
ja ja uhrasi ne polttouhrina alttarilla.”) Tulen uhrialttarilla piti palaa jatkuvasti
(3. Moos. 6:9 ’Sinun tulee antaa Aaronille ja hdnen pojilleen polttouhrin toi-
mittamisesta ndima ohjeet: Polttouhri olkoon alttarilla tulisijan pailla koko yon
aamuun saakka, eikd tuli saa sammua.”, 6:13 ”Alttarilla palakoon aina tuli; se
el saa sammua.”). Juutalaiset pitivat pyhana ainoastaan tulta, joka paloi temp-
pelissad (3. Moos 10:1 ”Aaronin pojat Nadab ja Abihu ottivat kumpikin tulias-
tiansa, sytyttivit niihin tulen, panivat nithin suitsuketta ja toivat ndin Herran
eteen tulta, jota ei ollut tehty hanen kdskynsd mukaisesti.”). Tulta ei kodeissa
saanut sytyttid sapatin aikana (2. Moos. 35: 3 ”Alk#i sytyttiko sapatinpiivini
tulta, missé sitten asuttekin.”). Jumala ilmestyi profeetoille usein tulessa (Hes.
1:4 ”Tdmin mind ndin: Pohjoisesta tuli myrskytuuli ja suuri pilvi, joka liekehti
tulta ja levitti loistetta ympaérilleen. Tulen keskusta sdihkyi kuin sula kulta.”, 1.
Kun. 18:38 ”Silloin Herran tuli 1ski alas. Se so1 polttouhrin ja puut seka alttarin



kivet ja mullan ja nuoli ojasta veden.”) ja Jumalan sanaa verrataan tuleen (Jer.
23:29 ”Eik6 minun sanani ole kuin tuli, kuin moukari, joka murskaa kallion?”).
Sammumaton tuli liitetddn myds helvettiin (Mark. 9:43-44 ”Jos kétesi viettelee
sinua, hakkaa se pois. Onhan parempi, ettd kdsipuolena péiset sisdlle elaméan,
kuin ettd molemmat kadet tallella joudut helvettiin, ssmmumattomaan tuleen,
missd “mato e1 kuole eikd tuli sammu’.”). Uudessa Testamentissa Pyha Henki
ilmestyy myos tulena (Matt. 3:11 ”Mina kastan teidét vedelld parannukseen,
mutta minun jilkeeni tulee toinen, joka on minua vikevampi. Mini en kelpaa
edes riisumaan kenkid hanen jalastaan. Hian kastaa teiddt Pyhélla Hengelld ja
tulella”, Ap. 2:3 ”He nakivit tulenlieskoja, kuin kielid, jotka jakautuivat ja las-

keutuivat itse kunkin paalle.”)

Alkemiaa kutsutaan tulen tieteeksi, koska kaikki sen prosessit saavat voimansa
sisdisestd, uudestisynnyttavistd tulesta. [hmisessa tuo sisdinen tuli, ignis cent-
rum terrae lepaa kddrmetulena, joka on yksilon voimien perusta, materiaan
vangittu osa maailmankaikkeuden energiaa, suurta lohikddrmettd. Lohikdarme

' on ollut seka kiinalaisessa ettd lansimaisessa alke-
miassa vapaan, kosmisen energian symboli, jonka
juutalainen okkulttinen teos Sepher Yetsirah sijoit-
taa “maailmankaikkeuden ylle, ikddn kuin kunin-

~ kaaksi valtaistuimelleen.” (6:2). Ehka selvin kaar-
metulta kuvaava symboli alkemiassa on serpens
sulphuris, Mooseksen vaskikadrme, joka kuvataan
ristinpuuhun naulittuna kddrmeena. Risti itsessdin
on aineen symboli, sen nelja sakaraa kuvaavat

-~ neljai peruselementtia: maata, vetta, tulta ja ilmaa.
Kéaiarmetuli on naulittu aineen ristille, toisin sanoen
a lepdd ihmisessd naulittuna aineen keskustaan. He-
ratetty kddrmetuli mahdollistaa yksilon uudestisyn-
8 tymisen. Alkemiassa yleisimmin esiintyva uudesti-
Serpens sulphuris syntymisen symboli on feenikslintu, joka sytyttda
pesansd ja syntyy tulen kautta uudelleen. ”Hiljainen tuli” taas tarkoittaa astraa-
liruumiin valmistelua itsekurin kautta. Sama tulisymboliikka 16ytyy myos sans-
kritinkielen itsekuria tarkoittavasta sanasta tapah, joka tarkoittaa samalla uhri-
tulta.

5. vesi

Vedella on tarked rooli kaikkien kansojen luomismyyteissd. Egyptildisilla en-
nen luomista oli Nun, alkuvesi ja kaaos, josta nousi Benben, alkukumpu. Erdéin



myytin mukaan Bennu-lintu muni alkukummun péaéille ensimmaisen munan,
josta maailma syntyi. Toisen myytin mukaan taas alkukummusta kasvoi lootus,
josta luojajumala Atum syntyi. Hindulaisilla taas Visnu lepda Ananta-kdarmeen
padlla syiden valtameressa ja uneksii maailmasta. Raamatussa taas “Jumalan
Henki liikkui vetten paalla.” (1. Moos. 1:2). Kalevalassa sotka munii seitsemén
munaa [lmattaren polvelle, joka tdméa nostaa esiin vedesta:

Niin silloin ve’en emonen, veen emonen, ilman impi,
nosti polvea meresta, lapaluuta lainehesta

sotkalle pesén sijaksi, asuinmaaksi armahaksi.
(Ensimmainen runo)

Vesi yksinkertaisesti symboloi alkukaaosta, joka mielletddan usein feminiini-
seksi. Alkukaaos sisdltda kaikki myohemmin syntyvit asiat joskin kaaoksen
luonteen vuoksi erilaistumattomina ja vailla muotoa oleviana. Myyteissid mies-
puolinen luojajumala nousee esiin kaaoksesta ja jarjestdd sen ymmarrettavaksi
maailmaksi. Siten maailmankaikkeus, tai kuten Raamatussa sanotaan, valkeus
(1. Moos. 1:3), on alkukaaoksen ja jumalan yhteinen lapsi ja nimad muodostavat
ensimmaisen kolminaisuuden: Theos, Khaos ja Kosmos.

Mikrokosmisessa maailmassa vesi
symboloi ithmisen salattua alita-

| juntaa. Samoin kuin alkukaaos
M alitajuntakin sisiltis tiedostamat-
tomia mahdollisuuksia, jotka
myohemmin saavat muodon nos-
tessaan tajuntaan erilaisiksi ha-
luiksi ja toiveiksi. Vesi feminiini-
| send elementtind liitetdan
' myyteissd Kuuhun, joka vetovoi-
: | mallaan hallitsee maailman merii
[~ 1 vuorovesi-ilmion kautta. Kuun
! jumalattarilla kuten Isikselld, As-
tartella ja Dianalla on usein myo0s
1 jokin yhteys veteen. Egyptildiset
Tizian: ”Ataeon yllattdd Dianan”, 1556-59 kiittivat Niilin hedelmallisistd
tulvista Isistd. Roomalainen runoilija Ovidus kertoo tarinan metsistdja Aktaeo-
nista, joka yolld kohtaa lammessa kylpevian Dianan nymfeineen. Diana suuttuu
kuolevaiselle, joka on uskaltanut katsella hidnen alastomuuttaan, ja roiskaisee
Aktaeonin paille vettd. Samalla Aktaeon muuttuu kauriiksi ja hdnen omat koi-




ransa raatelevat hinet.

Veden symboliikka liittyy kuolemaan myos toisella tavalla. Monilla kansoilla
vesi tai joki erottaa elimén ja kuoleman. Kreikkaisilla lautturt Kharon vei kuol-
leiden sielut Styx-virran yli. Platon kertoo teoksessaan Tasavalta, miten kuol-
leiden piti myos juoda Lethe- eli unohduksen virran vettd, jotta he unohtaisivat
entisen maanpéaéallisen eldménsa. Platonin mukaan he, joilla ei ollut viisautta,
joivat enemman ja siten unohtivat kaikki kokemuksensa. Orfilaiseen mysteeriin
vihittyjen kehotettiin sitd vastoin juomaan Mnemosynestd, muiston virrasta ja
paattamaan siten sielunvaelluksensa.

Vesi uudestisyntymisen vilineend 10ytyy monesta uskonnosta. Thmiskunnan
vanhimmat kirjoitetut uskonnolliset tekstit ns. pyramiditekstit mainitsevat ve-
den eldvoittivina ja puhdistavana, ja Egyptissad ennen balsamointia ruumis
pestiin rituaalisesti useita kertoja. Ennen julkisen toimintansa alkua Jeesus otti
kasteen Johannes Kastajalta Jordan-virrassa. Eleusiin mysteereihin osallistuvat
puhdistautuivat ennen vihkimystd kylpemalld. Hindut taas uskovat kylpemisen
pyhissé paikassa puhdistavan menneistd pahoista teoista.

Alkemiassa veden symboli on vastakkainen tulen merkille eli kolmio kérki
alaspdin \/ symboloiden niin veden passiivista ja feminiinistd luonnetta.

6. kulta

Maallisen vallan ja ulkoisten jumalankuvien lisdksi kulta tuli merkitseméaan
mysteeriouskonnoissa thmisen kuolemattomuutta. Alkemia tdahtisi metallien
todellisen ominaisuuden, ikuisen kullan 10ytamiseen. Viisasten kivi muuttaa
epdjalot metallit kullaksi. Samalla tavoin vihittivd muuttaa katoavat kehonsa
katoamattomaksi ylosnousemusruumiiksi tai henkikehoksi, jota symboloi kul-
lan loisto ja pysyvyys. Erds vihkimystd symboloiva kertomus on kreikkalainen
tarina kultaisesta taljasta.

Kultainen talja kuului sitvekkaélle oinaalle, Krysomallokselle, joka oli meren-
jumala Poseidonin ja Theophane-nimisen nymfin jilkeldinen. Tarinan mukaan
Boiotian kuninkaalla Athamaalla oli kaksi lasta jumalater Nephelen kanssa,
poika Phrixus ja tytdr Helle. Myohemmin Athamas rakastui Inoon ja meni nai-
misiin timén kanssa. Ino kuitenkin vihasi Phrixusta ja Helled ja suunnitteli
surmaavansa heidat. Nephelen henki ilmestyi lapsille ja neuvoi heitd pakene-
maan lentdvan oinaan seldssa. Matkalla Helle putosi mereen ja hukkui. Tasta
sai nimensa Hellespontos (Hellen meri). Phrixus selvisi perille Mustan meren



itdiselld rannalla sijainneeseen Kolkhis-nimiseen maahan, jossa hian uhrasi oi-
naan Poseidonille ja lahjoitti sen kultaisen taljan kuningas Aietekselle. Samal-
la Krysomallos itse pdatyi Oinaan tdhdistoksi taivaalle. Kuningas asetti taljaa
vartioimaan lohikdarmeen, joka ei koskaan nukkunut.

Thessalian kuningaskunnassa Pelias oli kaapannut kuninkuuden velipuolel-
taan Aesonilta. Oraakkeli varoitti Peliasta miehesti, jolla on vain yksi sandaa-
li. Aesonin poika Iason oli annettu viisaan kentauri Khironin kasvatettavaksi.
Tultuaan aikuiseksi lason vaati sedédltddan kuninkuutta. [ason saapui Peliaan
puheille hdvitettyddn sitd ennen toisen sandaaleistaan jokeen auttaessaan van-
haksi eukoksi naamioitunutta Heraa joen yli. Niky peldstytti kuninkaan ja hin
yritti pelastautua antamalla Iasonille mahdottoman tehtdvan: héan lupasi luopua
kuninkuudesta, jos Iason toisi hédnelle kultaisen taljan.

Retked varten lason rakensi viisikymmensoutu Argon. Argo sai myods oman
tahdistonsa eteldiselta taivaalta. Retkikunnan jdseniin, argonautteihin, kuului
kuuluisia sankareja kuten Herakles, Orfeus ja Oidipus. Monien vaikeuksien
jalkeen laiva saapui Kolkhiiseen, jossa Aietes suostui luopumaan taljasta, jos
[ason suorittaisi kolme mahdottomalta tuntuvaa tehtdvdi. Ensimméinen néista
oli kyntda pelto hirilla, joiden hengitys oli tulta ja sorkat pronssia, ja toinen oli
kylvida se lohikdarmeen hampailla. Aieteen tytér, noita Medeia, oli rakastunut
[asoniin, ja lupasi auttaa tdma jos tdma suostuisi naimaan hédnet. lason suostui,
ja Medeia antoi hinelle ensin voidetta, joka suojeli hiardn lieskoilta. Medeia
varoitti myos, ettd lohikdarmeen hampaista kasvaisi soturien armeija, joka ka-
visi [asonin kimppuun. Iason tiesi heittdd kiven soturien keskelle, ja tietdmatta,
kuka oli hyokédnnyt, nima alkoivat taistella keskendan. Viimeinen tehtdva oli
voittaa kultaista taljaa vahtiva lohikaarme, joka ei ikind nukkunut. Taas Medeia
auttoi lasonia ja nukutti lohikdarmeen yrteillddn. lason onnistui ryostimain
taljan, ja Medeia pakeni Kolkhiista argonauttien mukana. Seurue paityi Thes-
saliaan, jossa lason surmasi Peliaan ja lunasti paikkansa laillisena kuninkaana.

Kertomuksessa Argo symboloi thmisen ruumista. [ason eli vihittdva matkus-
taa silld pimeddn Pohjolaan”, Kolkhiiseen, joka symboloi ithmisen alitajuntaa.
Samoin kuin Kalevalan [lmarinen, [ason héin saa sielld mahdottomalta néytta-
via tehtdvia eli thmisen alempiin olemuspuoliin kuuluvien elementaalisten ja
planetaaristen voimien kesyttimisen. Medeia vastaa Kalevalan Pohjan Neitoa,
intuition kerrosta, joka kuitenkin tarinan lopussa surmaa Iasonin uuden vaimon,
Kreusan eli viimeisen aineellisen kerrostuman polttavalla viitalla. Kultainen
talja on ylosnousemusruumiin vertauskuva. Sen avulla Iason eli thmisen hen-
ki lunastaa paikkansa mikrokosmoksen hallitsijana. Samoin kuin egyptildisten



Horus, joka surmaa petollisen setdnsd Sethin, Iason surmaa laittoman kunin-
kaan eli alemman astraalisen tajunnan, joka on pitdnyt vallassaan vihkimatto-
man ihmisen kehoa ja mieltd. Nain henki eli Iason tai auringonjumala Horus
lopussa tulee henkikehon ainoaksi hallitsijaksi.

Ei ole sattumaa, ettd kullan alkemistinen symboli () on sama kuin auringon.
Eksoteerisesti aurinko on thmisen eetterikehon eli vitaalienergian hallitsija
samoin kuin auringon ulkoinen energia on kaiken elamén ldhde maan péilla ja
thmisen elinvoima on 1dht6isin auringosta. Esoteerinen aurinko on taas viisas-
ten kiven kullaksi muuttama rauta eli vihityn, ylosnousseen ihmisen katoama-
ton henkikeho.

IThmiskunnan historiassa auringon kierto ja siihen liittyvat vaiheet tulivat mer-
kittaviksi vasta maanviljelyksen alkamisen myoté. Esihistorialliset ihmiset
olivat enemman kuun kuin auringon lapsia. Y06 oli noille metsastaji-kerailijoil-
le vaikeinta aikaa, koska silloin monet petoeldimet saalistivat. Nuo primitiiviset
thmiset iloitsivat kuun loisteesta, koska silloin he pystyivat paremmin puolus-
tamaan itseddn yoOllisiltd saalistajilta. Esihistorialliset ihmiset palvoivat myos
aitijumalatarta, silla he tunsivat ainoastaan &itinsa, jonka kohdusta he olivat
syntyneet. Avioliitto ja yksiavioisuus olivat vield tuntemattomia késitteita sii-
takin syysta, ettd ulkoisten vaarojen vuoksi keskiméarainen eliniké oli hyvin
alhainen. Heimon jasenmadran kasvattaminen auttoi puolustautumaan ulkoisilta
vihollisilta. Siksi kivikauden ditijumalattarilla on leved lantio ja isot rinnat: he
pystyivit synnyttimaén ja ruokkimaan lukuisia jilkeldisid, joista heimon ole-
massaolo ja turvallisuus riippuivat.

Metsastdja-kerailivit asettuivat kuitenkin jossain vaiheessa asumaan suotui-
sille paikoille ja aloittavat maanviljelyn. Yhteison kasvaessa ja sen jasenten
erikoistuessa eri tehtidviin tuli myos tarve luoda selked perimysjarjestys, jonka
perustaksi muodostui avioliitto. Isdn merkitys perheen hallitsijana ja turvaajana
tunnustettiin. Lapset perivit isdnsd ammatin ja aseman yhteisossa. Néin esihis-
toriallinen matriarkaatti vaihtui pikku hiljaa patriarkaattiin. Auringon jumala
korvasi vanhan kuun jumalattaren. Maanviljelys riippui auringon kierrosta.
Vanhat uskonnolliset monumentit rakennettiin usein kalentereiksi seuraamaan
auringon kiertoa. Yhteison velvollisuudeksi muodostui myos vuodenkierron ta-
kaaminen uhritoimitusten avulla. Kriittisin aika maanviljelysyhteiskunnassa ohi
keskitalvi, talvipdivan seisaus. Tuolloin vanhan auringon uskottiin kuolevan ja
uuden syntyvén. Papiston tuli taata uuden vuoden alkaminen ja auringon jatku-
vuus keskitalven uhrin avulla.



Carl Larsson: ”Sydéntalven uhri”, 1915
Mika olikaan parempi ajankohta juhlia uuden uskonnon vapahtajan syntymaa
kuin vanha auringon syntymdjuhla, varsinkin kun tuo vapahtaja oli samalla itse
uhri ihmiskunnan syntien vuoksi. Tieto Jeesuksen todellisesta syntyméapaivista
on jaanyt historian himéaradn, mutta niin hin jatkaa vanhaa auringon kulttia.
Varhaiskristillisessd roomalaisessa taiteessa Kristus samaistettiin auringonju-
mala Heliokseen ja hédnet kuvattiin samanlaisena parrattomana nuorukaisena
padn auringon sateiden ympardoiméana ennen kuin kreikkalaista alkuperdi oleva
varttunut Kristus-hahmo syrjaytti hinet. Lapsi, joka samaistetaan aurinkoon,
on tavallinen symboli alkemiassa ja kuvaa uudestisyntynytta astraaliruumista,
viisasten kiven kullaksi muuttamaa rautaa.



